
SPIRITUALITÀ 
Nel perdono 
c’è la vera alternativa 
dell’uomo 

Allodi  a pagina 23 

S
P
IR

IT
U
A
LI
TÀ

L’umanità è cambiata il giorno in cui Giuseppe ha perdonato i suoi fratelli 
Quando perdoniamo o siamo perdonati, da prigionieri diventiamo liberi

Il perdono  
è l’alternativa 
dell’uomo
Ciò che trasforma la con-

dizione umana da trage-
dia in speranza – affer-

ma H. Arendt – è la possibilità 
del perdono. 
Secondo il classicista america-
no David Konstan (1940-2024), 
la storia di Giuseppe e i suoi fra-
telli costituisce il primo mo-
mento registrato nella storia in 
cui un essere umano perdona 
un altro. Un momento, questo, 
che ha cambiato la storia 
dell’umanità, come ha osserva-
to anche Jonathan Sacks: 
«L’umanità è cambiata il giorno 
in cui Giuseppe ha perdonato i 
suoi fratelli. Quando perdonia-
mo e siamo degni di essere per-
donati, non siamo più prigio-
nieri del nostro passato. La vita 
morale è quella che fa spazio al 

LEONARDO ALLODI perdono». 
Nei quattordici capitoli finali 
del libro della Genesi (37-50), 
si snoda la storia della discen-
denza di Giacobbe, la storia di 
Giuseppe e i suoi fratelli. Dopo 
aver messo alla prova i propri 
fratelli, quando comprese che 
essi, alla fine, riconoscevano la 
propria colpa e di meritare la 
punizione, Giuseppe – i fratel-
li non sospettavano che li ave-
va compresi – «si allontanò e 
pianse» (Gen 42, 24). Un altro 
momento centrale della storia 
è affidato alle parole di Giacob-
be: «Direte a Giuseppe: “Per-
dona il delitto dei tuoi fratelli e 
il loro peccato, perché ti hanno 
fatto del male! Perdona dun-
que il delitto dei servi del Dio 
di tuo padre!”. Allora Giuseppe, 
di nuovo, pianse quando gli si 
parlò così» (Gen 50, 17). Nel 
suo commento, san Cesario di 

Arles ha lasciato scritto: «Ba-
ciava ognuno di loro e piange-
va per tutti, affinché l’effusione 
delle sue lacrime colmasse le 
montagne dei timori, e con le 
lacrime dell’amore lavava 
l’odio dei fratelli». 
Il “pane del perdono”: vi è un’al-
tra storia, questa volta letteraria 
e molto più vicina a noi, e che 
dobbiamo al «poeta che è an-
dato più vicino all’uomo e al 
suo cuore». La storia di Ludovi-
co, poi fra’ Cristoforo, narrata 
nel capitolo IV dei Promessi 
sposi. Lodovico, dopo lo scon-
tro e l’uccisione, si rifugia in un 
convento dove comincia una 
vita di espiazione e di servizio. 
Dona tutto il suo patrimonio al-
la famiglia di Cristoforo. Ma 
vuole chiedere perdono al fra-
tello dell’ucciso per levargli, «se 
Dio benedice la mia intenzione, 
il rancore dall’animo». Di fron-

1 / 3
Pagina

Foglio

16-12-2025
1+23

www.ecostampa.it

0
0
3
9
1
3
-I

T
0
7
S
M

Quotidiano

Studi Cattolici

Diffusione: 99.224



te al perdono concesso «il vol-
to del frate si aprì a una gioia ri-
conoscente, sotto la quale tra-
spariva però ancora un’umile e 
profonda compunzione del 
male a cui la remissione degli 
uomini non poteva riparare». 
Vinto dalla contrizione sincera 
di fra’ Cristoforo, il gentiluomo 
fratello dell’ucciso, trasportato 
dalla commozione generale, 
«gli gettò le braccia al collo, e gli 
diede e ne ricevette il bacio del-
la pace». Al momento di con-
gedarsi fra’ Cristoforo chiede 
una cosa sola: «Io sto per met-
termi in viaggio: si degni di far-
mi portare un pane, perché io 
possa dire d’aver goduto la sua 
carità, d’aver mangiato il suo 
pane, e avuto un segno del suo 

perdono». E poi quella scena, 
indelebile, che ci rimane nel 
cuore, più di qualsiasi trattato 
teologico o filosofico sul perdo-
no: il padre Cristoforo cammi-
nava, con una consolazione che 
non aveva mai più provata, do-
po quel giorno terribile, ad 
espiare il quale tutta la sua vita 
doveva essere consacrata... Fer-
mandosi, all’ora della refezio-
ne, presso un benefattore, man-
giò, con una specie di voluttà, 
del pane del perdono: ma ne 
serbò un pezzo, e lo ripose nel-
la sporta, per tenerlo, come un 
ricordo perpetuo. 
Ci sono poi due esperienze pa-
rallele, che più avanti richiame-
remo, quelle di Giovannino 
Guareschi e di Simon Wiesent-
hal, due storie unite, se non al-
tro, da una comune drammati-
ca esperienza: i campi di con-
centramento tedeschi dell’ulti-
ma guerra mondiale, che risul-
tano assai utili per chiarire la 
mia tesi: e cioè che, sulla scia di 
un concetto che è il risultato 
della storia di un lungo cammi-
no che ci porta nel cuore della 

teologia cristiana, e cioè il con-
cetto di persona, sia possibile 
parlare di un’“antropologia del 
perdono”, o, addirittura, come 
fa Robert Spaemann, di un’“on-
tologia del perdono”.  
La natura umana è una natura 
teleologicamente orientata, 
chiamata a destarsi e a scopri-
re in sé quell’impronta che più 
essenzialmente la costituisce, 
anche se non immediatamen-

te a disposizione della nostra 
coscienza. Per questo ha ragio-
ne J.H. Newman quando osser-
va: Noi sappiamo che quanto 
più un oggetto ci è vicino, tan-
to meno possiamo contem-
plarlo e comprenderlo. Cristo 
ci è venuto così vicino nella 
Chiesa che (se posso esprimer-
mi così) non possiamo né fis-
sarlo né discernerlo... I nostri 
volti sono rivolti altrove; noi 
non lo vediamo e conosciamo 
la sua presenza solo per fede, 
perché egli è al di sopra di noi 
e dentro di noi. 
Dire che l’essere umano è per-
sona, significa riconoscere che 
ciascuno di noi non è semplice-
mente una natura ma piuttosto 
“possiede una natura”, una “di-
stanza interna” che consente 
sempre di andare oltre la pura 
fatticità di quel che si è e quin-
di, ad esempio, di oggettivare i 
propri limiti. Chi ha indagato il 
significato della coscienza nel-
la vita dell’uomo è stato, appun-
to, fra gli altri, il cardinale John 
Henry Newman, per il quale 
nella coscienza regna una sor-
ta di «istinto dello spirito», in 

essa è presente un ambito na-
scosto, un regno, nel quale agi-
sce un «legislatore supremo, un 
giudice santo, giusto, potente, 
onniveggente e premiatore». 
Quando intendo “antropologia 
del perdono”, mi riferisco esat-
tamente a questo dato struttu-
rale dell’essere umano. Il per-
dono è una di queste forme del 
destarsi dello strato più profon-
do della coscienza umana, è il 
segno della persona, esatta-
mente come la promessa, la ca-
pacità di promettere: il perdo-
no, dirà Spaemann, fonda l’in-
dipendenza dell’identità dalla 
sua sottomissione alla fatticità, 
e per questo «è un atto eminen-
temente creativo». Compito 
dell’uomo è sempre un destar-
si. Destarsi a che cosa? Destar-
si significa scoprire realmente 
in noi stessi quello che, con le 
sue famose parole «interior in-
timo meo et superior summo 
meo», Agostino suggerisce 
(Confessiones, III, 6, 11). 
Il perdono è la via che ci condu-
ce a questa scoperta, una via 
dolorosa che ci pone davanti a 
un bivio, a una scelta, a un’alter-

nativa. Come dice ancora Spae-
mann, anche nel perdono si 
presenta all’uomo un’alterna-
tiva: la prigione in sé stesso o la 
Croce: «Dalla prigionia in sé 
stesso, dalla curvatio in se ip-
sum, come si dice nella tradi-
zione agostiniana, egli può 
uscire soltanto inchiodandosi 
alla croce della realtà». Il per-
dono configura sempre un 
nuovo inizio, e, potremmo dire, 

“una nuova creazione”. Il cri-
stianesimo è, in questo senso, 
davvero la religione convinta 
che sia possibile un nuovo ini-
zio, in ogni momento. Questo 
“nuovo inizio, in ogni momen-
to” non riguarda soltanto la vi-
ta della Chiesa o quella più in 
generale della società, o la dina-
mica storica e le grandi istitu-
zioni di civiltà influenzate da 
secoli dalla rivoluzione cristia-
na, o addirittura nate da essa, 
ma ancor più e in primo luogo 
la nostra vita più personale. Un 
nuovo inizio che in ogni mo-
mento sembra affidato a cia-
scuno di noi. Nel perdono, sia 
chi perdona sia chi è perdona-
to può ritrovare sé stesso e spe-
rimentare la propria natura più 
intima e vera. Per questo ha ra-
gione Tertulliano a sostenere 
che l’anima è per sé stessa cri-
stiana. E molti secoli dopo i pa-
dri pre-niceni, Bernardo di 
Chiaravalle scriverà che il per-
dono e il pentimento sono la 
legge del respiro tanto dell’ani-
ma individuale quanto della 
“grande anima dell’umanità 
storica”. Recentemente, Riccar-
do Di Segni, ha ricordato che il 
perdono «è essenziale per la so-
pravvivenza del mondo. L’erro-
re è parte della natura umana e 
se vi dovesse esistere solo giu-
stizia non vi sarebbe sopravvi-
venza per gli esseri umani». 
Certamente, il tema del perdo-
no resta un tema difficile da af-
frontare, quando si voglia real-
mente giungere al nucleo del 
fenomeno: al «nucleo vero e 
proprio dell’idea di perdono 
arriviamo solo quando riflet-
tiamo che, nell’uomo, si tratta 
di una persona», come dice 
Guardini. Il perdono, che ci 
sorprende sempre imprepara-
ti, si presenta come una gran-
de impresa, una decisione mo-

2 / 3
Pagina

Foglio

16-12-2025
1+23

www.ecostampa.it

0
0
3
9
1
3
-I

T
0
7
S
M

Quotidiano

Studi Cattolici



rale totalizzante, un’“agonia” 
nella quale l’intera nostra per-
sona è coinvolta; il perdonare 
e anche l’essere perdonati ci 
portano davvero all’estremo 
delle nostre possibilità. In pa-
ri tempo, il perdono è sempre 
anche esposto a un pericolo: 
la sua banalizzazione.  

© RIPRODUZIONE RISERVATA

Il racconto  
biblico  
ci immerge 
in un viaggio  
che parte 
dall’esperienza  

della remissione  
per arrivare poi 
al suo significato 
filosofico

“Studi Cattolici” 
I temi di dicembre
Antropologia del 
perdono di Leonardo 
Allodi, Musica e filosofia 
nel Socrate del Fedone 
di Riccardo Magni, Uno 
strano Natale per il 
signor Antonio, racconto 
inedito di Nicoletta 

Sipos, Walter 
Rosenblum, oltre la 
forma di Camilla 
Gaetano, con 
un’intervista alle figlie 
del grande fotografo 
americano: sono gli 
articoli portanti del 
numero 778, di dicembre 
2025, della rivista “Studi 
Cattolici”. Qui sopra 
un’anticipazione 
dell’intervento di Allodi 
sul tema del perdono e 
del farsi perdonare, 
partendo dal racconto 
biblico di Giuseppe. 

Niccolò Cianfanelli, “Il pentimento di fra Cristoforo”, da “Storie dei Promessi sposi”, 1833-1837

3 / 3
Pagina

Foglio

16-12-2025
1+23

www.ecostampa.it

0
0
3
9
1
3
-I

T
0
7
S
M

Quotidiano

Studi Cattolici


