
.

Teatro / La moglie - tradita e uxoricida - di Ercole è
protagonista di diverse tragedie, anche latine. Secondo
Pound quella sofoclea è l'apice della sensibilità greca

Nella vendetta di Deianira
la passione disperata
e furibonda di Sofocle
ALESSANDRO
ZACCURI

H
oc usitatum est Hercoli: captas amat,
sentenzia la Deianira di Seneca, sconsolata e
crudele come ogni moglie tradita quando si

arriva alla resa dei conti. Perché puoi anche essere la
più bella del reame, può esserci un esercito di eroi
pronti a sfidarsi per averti in sposa, può essere che ad
avere la meglio sia l'invitto tra gli invitti, pezzo
d'uomo e semidio, ma non c'è niente da fare: se a tuo
marito piacciono le prigioniere, per le prigioniere tuo
marito continuerà a perdere la testa. La notazione è
di una tale finezza che, da ultimo, poco importa se
Hercules Oetaeus sia veramente opera di Seneca o di
un imitatore, come buona parte della critica ha
sostenuto e sostiene. Ettore Paratore era invece
persuaso che i difetti stessi della tragedia (la
lunghezza eccessiva, le incongruenze della trama,
l'affettata magniloquenza dello stile) fossero indizi
dell'effettiva paternità di Seneca. Una prova giovanile,
questo era per Paratore Hercules Oetaeus, e quindi
un testo di buona lunghezza anteriore a Hercules
Furens, che è senz'altro più meditato e maturo, ma
anche meno impetuoso e vivace. Sia come sia, il
corpus senecano è l'unico nel quale le tragedie
incentrate sulle vicende matrimoniali di Eracle
pretendono di essere ricondotte alla stessa mano.
Nella tradizione greca vige la separazione delle
carriere: a Euripide si deve l'Eracle che fa da
antecedente e modello per il Furens, mentre Sofocle
è l'autore delle Trachinie, da cui l'Oetaeus
labilmente discende. Anche solo restando in ambito
latino (e senza tenere conto, dunque, di eventuali
fonti alternative delle quali si sia smarrita la traccia)
prima di Seneca viene Ovidio, che nella nona lettera
delle Heroides dà voce a Deianira, già ritratta
secondo lo stereotipo della casalinga disperata. Vir
meus semper adest, si lamenta la sposa di Eracle, e
completa il verso con un tocco della perfidia che
ritroveremo nella versione intestata a Seneca: et
coniuge notorior hospes, come dire che il padrone di
casa fa la parte dell'ospite in casa sua, tanto di rado
la frequenta. Aggiungi che captas amat, e siamo a
posto. Non è la macchietta di "ho sposato un
deficiente", ma poco ci manca.
La Deianira romana, che arriva al delitto per via di
querimonia, è abbastanza diversa dalla creatura
volitiva e compassionevole che irrompe sulla scena
delle Trachinie proclamando che «non si può
decifrare la vicenda d'un uomo, prima che muoia, se
bella, se amara». È il tipo di massima che ci si aspetta
dal coro, che nello specifico è composto dalle donne
di Trachis, la città della Malide dove si consuma

l'ultimo atto dell'avventura terrena di Eracle. Sono
loro, in quanto personaggio collettivo, a fornire il
titolo della tragedia, che è concitata, policentrica e, in
definitiva, priva dell'equilibrio che abitualmente
viene riconosciuto a Sofocle. Né arcaico come Eschilo,
né disincantato come Euripide, il cantore di Antigone
si muove sul crinale sottilissimo di una
consapevolezza provvisoriamente conquistata. Ma
non nelle Trachinie, che sono passione incontrollata
e vendetta furibonda, colpa senza intenzione e
sacrificio senza riscatto.
A detta di Ezra Pound, questa tragedia è «il picco più
alto della sensibilità greca» e, nello stesso tempo, è
quanto di più vicino alla «forma originale della Danza
del Dio». Che cosa intendesse il poeta dei Cantos con
la formula God-Dance potrebbe essere oggetto di
dibattito. Di sicuro, Pound avrebbe voluto che la sua
versione delle Trachinie (Women of Trachis,
trasmessa in radio dalla Bbc nel 1954 e pubblicata in
volume nel 1956) entrasse nel repertoire del teatro
tradizionale giapponese, alla pari dei «nobili
drammi» del No sui quali il poeta aveva lavorato
attenendosi al magistero di Ernest Fenollosa. Per
Pound, il rito non è l'origine storica del teatro, ma il
teatro stesso. Se non è più rito, il teatro non ha
ragione di esistere. «Non c'è occhio che veda il
domani», dichiara il figlio di Eracle, Illo, rivolgendosi
alle donne di Trachis, le «ragazze» che sono testimoni
di «mostruose morti, / folla di dolori strani, unici».
Questo riesce a mostrare la tragedia: «l'oggi che è
lacrime per noi». Più in là non riesce a spingersi,
pena il fraintendimento, la punizione, la catastrofe o
qualsiasi altro termine si voglia scegliere per rendere
le due terribili sillabe della parola áte, che Illo
adopera nel suo congedo. "Perdizione", traduce Ezio
Savino, istituendo un'estrema contrapposizione con
elpís, la fuggitiva speranza che nelle Trachinie è
invocata spesso, e sempre invano, come se della God-
Dance non fosse rimasto che il ritornello.
« RIPRODUZIONE RISEHVATA Sofocle

éV,:,acu:,
1

Trachinie
Ares
Pagine 142

Euro 14,00

Proponiamo in queste colonne alcuni stralci dell'invito
alla lettura scritto da Alessandro Zaccuri per la nuova
edizione delle Trachinie di Sofocle, tradotte da Ezio
Savinio per le edizioni Ares.

1
Pagina

Foglio

19-12-2025
15

www.ecostampa.it

0
0
3
9
1
3
-I

T
0
7
S
M

Settimanale

Ares


